

# اطاعت رسول

صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

## قرآن مجید کی روشنی میں

بلال عبدالحی حسنی ندوی



تیج - یم - حسین ٹرست

H. M. Husain Trust



اطاعت رسول

قرآن مجید کی روشنی میں

خطبات دن سیریز (۲)

# اطاعت رسول

قرآن مجید کی روشنی میں



بلال عبدالحی حسنی ندوی



تاج-یم-حسین ٹرست

H. M. Husain Trust

جملہ حقوق محفوظ

طبع اول

تمبر ۲۰۰۷ء مطابق ذی الحجہ ۱۴۲۸ھ

کتاب : اطاعت رسول (ﷺ)  
قرآن مجید کی روشنی میں

مصنف : بلال عبد الحی حسنی ندوی  
صفحات : چالیس (۴۰)  
تعداد : ایک ہزار (۱۰۰۰)

انتساب

محترم تایا بابا صاحب  
(تایا خینست محمد عثمان حیدر آبادی)

ناشر

تیج-یم-حسین ٹرست

H. M. Husain Trust

E-Mail: [hmhamuwash@yahoo.com](mailto:hmhamuwash@yahoo.com)

Cell: +91-7095168679

## فہرست

### اطاعت رسول (ﷺ) قرآن مجید کی روشنی میں

|                                       |    |
|---------------------------------------|----|
| عقیدہ و عمل میں اطاعت رسول            | ۹  |
| اطاعت کی تغییب                        | ۱۱ |
| ظاہری طور پر بات نہ مانے کا نتیجہ     | ۱۳ |
| ہر حال میں اطاعت                      | ۱۵ |
| نافرمانوں کا انجام                    | ۱۶ |
| اہل کتاب کا ائکار                     | ۲۰ |
| مانے پر اللہ کا خاص انعام             | ۲۳ |
| کفار و مخالفین کا طرز عمل             | ۲۳ |
| اطاعت رسول پر سب سے بڑا انعام خداوندی | ۲۵ |
| اسوہ حسنہ                             | ۲۶ |
| فیصلہ کن                              | ۳۱ |
| عظمت و اطاعت                          | ۳۲ |
| اسوہ کاملہ                            | ۳۳ |
| اطاعت مطلقہ                           | ۳۵ |
| ایمان کا تقاضہ                        | ۳۸ |

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## اطاعت رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) قرآن مجید کی روشنی میں

اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت ایمان کا حصہ ہے، جو شخص آنحضرت ﷺ کی اطاعت کو ضروری نہ سمجھے وہ ایمان سے خارج ہے، یہ سمجھنا کہ صرف قرآن مجید پہنچا دینا آپ ﷺ کا کام تھا وہ آپ نے پہنچا دیا اب اس پر عمل کر لینا ہی کافی ہے، پیغام قرآن کے منافی ہے، فہم قرآن کے خلاف ہے اور بغیر آپ ﷺ کی انتباہ کے قرآن پر عمل ممکن ہی نہیں، ایک تو اس وجہ سے کہ قرآن مجید میں اعمال کا حکم دیا گیا ہے، مگر اس کی تفصیلات آنحضرت ﷺ نے بیان فرمائی ہیں، جب تک آدمی ان تفصیلات سے واقف نہ ہو اس وقت تک وہ ان احکامات قرآنی پر عمل نہیں کر سکتا، دوسری بات یہ ہے کہ قرآن مجید میں بیسیوں جگہ یہ حکم دیا گیا ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت و پیروی کی جائے اب اگر کوئی شخص حضور ﷺ کی اطاعت کو ضروری نہیں سمجھتا گویا کہ وہ قرآنی حکم کو ضروری نہیں سمجھتا، اور کسی بھی قرآنی حکم کو ضروری نہ سمجھنا انکا قرآن کے مراد فہم ہے۔

ہدایت کو اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی پیروی کے ساتھ جوڑا ہے، ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا﴾  
(النور: ٥٤)

(اور اگر تم ان کی بات مانو گے تو ہدایت پا جاؤ گے)

ہدایت کا راستہ تھا یہی ہے کہ ہر معاملہ میں آپ ﷺ کے دینے ہوئے راستے پر چلا جائے، اس سے بات واضح ہو گئی کہ جو جتنا زیادہ اسوہ رسول ﷺ کا اختیار کرے گا اتنا ہی وہ ہدایت پر ہو گا، اسی لیے سورہ فاتحہ میں ہدایت کی جو دعا بار بار مانگی جاتی ہے:

﴿إِهْدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ (الفاتحة: ٦)

(ہمیں سیدھا راستہ لے چل)

اس کے فوراً بعد یہ کہہ دیا گیا:

﴿صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾ (الفاتحة: ٧)

(ان لوگوں کا راستہ جن پر تو نے انعام کیا)

اور ظاہر ہے منعم علیہم بندوں میں سب سے اوپر مقام سید الانبیاء ﷺ کا ہے، اس سے بھی یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ ہدایت کا حصول آپ ﷺ کی پیروی سے جزا ہوا ہے۔

قرآن مجید میں آنحضرت ﷺ کی اطاعت کا حکم مختلف عصر ایوں میں دیا گیا ہے، اور اطاعت نہ کرنے پر سخت وعیدیں ارشاد فرمائی گئی ہیں، سورہ آل عمران میں ارشاد ہے:

﴿فَقُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ﴾ (آل عمران: ٣٢)

(آپ کہہ دیجیے کہ اللہ اور رسول کی بات مانو پھر اگر وہ منہ پھیر لیں تو اللہ انکار کرنے والوں کو پسند نہیں فرماتا)

اس آیت شریفہ سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ اطاعت نہ کرنا کفر کے قریب پہنچا دیتا ہے، اب اگر کوئی محض غفلت کی بنا پر کوتا ہی کرتا ہے تو اس کا عمل نہایت نامناسب ہے، اہل ایمان کو زیان نہیں کرہے وہ غفلت میں پڑ کر حضور ﷺ کا مبارک طریقہ چھوڑ دیں اور اگر کوئی روگر دانی کرتا ہے، جان بوجھ کر اعراض کرتا ہے اور اطاعت کو ضروری نہیں

سمجھتا تو وہ کفر تک پہنچ جاتا ہے، حقیقت میں ”تو لی“ کے معنی ہی یہی ہیں یعنی جان بوجھ کر اعراض کرنا، آپ ﷺ کی کسی بات سے اعراض اور انکار کفر ہے۔ سورہ نساء کی ایک آیت میں بات اور صاف کردی گئی کہ آنحضرت ﷺ کی اطاعت میں اللہ کی اطاعت ہے، اگر کوئی اللہ کی اطاعت کرنا چاہتا ہے تو اس کو رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کرنی ہوگی، ارشاد ہوتا ہے:

﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا﴾  
(النساء: ۸۰)

(جس نے رسول کی اطاعت کی تو اس نے اللہ کی اطاعت کی اور جو پھر گیا تو ہم نے آپ کو ان پر کوئی داروغہ بنا کر نہیں بھیجا)

آیت کا اگلا حصہ جہاں آپ ﷺ کی تسلی کے لیے ہے وہیں اس میں اطاعت نہ کرنے والوں اور انکار کرنے والوں کے لیے ایک دھمکی بھی ہے، اگر لوگ آپ کی بات نہیں مانتے، پیروی نہیں کرتے، تو اس کا آپ ﷺ کوئی نقصان ہے اور نہ آپ پر کوئی ذمہ داری ہے، لیکن نافرمانی کرنے والوں کے لیے سخت خطرہ کی بات ہے۔

اگلی آیت میں یہ وضاحت بھی کی جا رہی ہے کہ صرف زبان سے اطاعت کا اقرار کر لینا کافی نہیں ہے بلکہ یہ اقرار دل کی گہرائیوں کے ساتھ ہو، ورنہ تو یہ نفاق کی قسم ہے، مذاقین کے طرز عمل کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَيَقُولُونَ طَاغِةٌ فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِنْدِكَ يَبْيَطُ طَاغِةٌ مِنْهُمْ عَيْرَ الَّذِي تَفْوِلُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُبَيِّنُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا﴾  
(النساء: ۸۱)

(اور وہ کہتے ہیں فرمایا جائے کہ اس برواری قبول ہے پھر جب آپ کے پاس سے نکلتے ہیں تو ایک گروہ راتوں رات جو بات آپ کہہ رہے تھے اس

کے خلاف مشورے کرتا ہے اور وہ جو کچھ راتوں کو مشورے کرتے ہیں  
اللہ وہ سب لکھ رہا ہے، لیں آپ ان سے اعراض کیجیے اور اللہ پر  
بھروسہ رکھیے اور کام بنانے کے لیے اللہ ہی کافی ہے)  
سورہ مائدہ میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَأَطِّيْعُوا اللَّهَ وَأَطِّيْعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلُّتُمْ  
فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ﴾ (المائدہ: ۹۲)  
(اور اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو اور چونکہ رہو پھر  
اگر تم نے روگروانی کی تو جان لو کہ ہمارے رسول کا کام تو صاف  
صاف پہنچا دینا ہے)

اس آیت میں بڑی احتیاط کی ہدایت کی جا رہی ہے کہ کوئی کام بھی نافرمانی کا نہ  
ہو، اور آدمی پھونک پھونک کر قدم رکھے اور ہوشیار رہے کہ کوئی قدم بھی اللہ کے  
رسول ﷺ کے طریقہ کے خلاف نہ اٹھنے پائے۔

اسی مضمون کی آیت سورہ تغابن میں بھی ہے:

﴿وَأَطِّيْعُوا اللَّهَ وَأَطِّيْعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى  
رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ﴾ (التغابن: ۱۲)  
(اور اللہ کی اور رسول کی بات مانو پھر اگر تم منہ پھیرتے ہو تو ہمارے  
رسول کی ذمہ داری تو (پیغام) صاف صاف پہنچا دینا ہی ہے)

قرآن مجید میں جا بجا اللہ کے ساتھ اس کے رسول کی اطاعت کا حکم ہے، ارشاد ہے:  
﴿وَأَطِّيْعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ (الأنفال: ۱)

(اور اللہ اور اس کے رسول کا حکم مانو اگر تم واقعی ایمان والے ہو)  
اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کو ایمان کی بنیاد پر ادا دیا جا رہا ہے۔

ایک جگہ ارشاد ہے:

﴿هُنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلُوا عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ﴾  
(الأنفال: ٢٠)

(اے ایمان والو! اللہ اور اس کے رسول کی بات مانو اور اس سے روگردانی مت کرو جبکہ تم سن رہے ہو)

سورہ انسال میں ارشاد ہے:

﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشِلُوا وَتَنْهَبَ رِيْحَمُكُمْ وَاصْبِرُو أَيْنَ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾  
(الأنفال: ٤٦)

(اور اللہ اور اس کے رسول کی بات مانو اور آپس میں جھگڑا مت کرنا ورنہ تم ہمت ہار جاؤ گے اور تمہاری ہوا اکھڑ جائے گی اور جسے رہو بیٹک اللہ جسے والوں کے ساتھ ہے)

## عقیدہ عمل میں اطاعت رسول

سورہ محمد کی ایک آیت میں فرمایا گیا:

﴿هُنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾  
(محمد: ٣٣)

(اے وہ لوگو! جو ایمان لائے ہوا اللہ کی بات مانو اور رسول کی بات مانو اور اپنے کاموں کو برپا دمت کرو)

اس آیت کے دو پہلو ہیں ایک پہلو وہ ہے جس کا تعلق عمل سے ہے، اور دوسرا پہلو عقیدہ سے تعلق رکھتا ہے، انسان اگر عمل میں کوتا ہی کرتا ہے اور اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی پیروی اس میں نہیں کرتا تو وہ گویا عمل کا صرف ایک ڈھانچہ ہے جس کے اندر جان نہیں، قبولیت کی صلاحیت نہیں، وہ عمل اپنے اندر جو طاقت رکھتا ہے وہ

طاقت جب ہی پیدا ہوگی جب وہ عمل اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے بتائے ہوئے طریقہ کے مطابق کیا جائے، ورنہ گویا کہ وہ عمل باطل ہے، بے حقیقت ہے۔ دوسری اپہلو وہ ہے جس کا تعلق عقیدہ سے ہے، اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کو ضروری سمجھنا ایمان کا حصہ ہے، اور آیت میں پوری وضاحت ہے کہ اللہ کی اطاعت بھی ضروری ہے اور رسول کی بھی، اور حقیقت یہ ہے کہ رسول کی اطاعت کے بغیر اللہ کی اطاعت ممکن ہی نہیں، اب اگر کوئی رسول کی اطاعت کو ضروری نہیں سمجھتا تو اس کا عقیدہ اسلام کے مطابق باقی نہیں رہ جاتا، اس کے بعد وہ کتنا ہی اچھا کام کرے، بڑی بڑی نیکیاں انجام دے سب بے حقیقت اور باطل ہیں، اس لیے آیت میں فرمایا کہ اپنے اعمال کو بیکارنا کرو یعنی اعمال کی قبولیت کا مدار ایمان پر ہے اور ایمان اس وقت معتبر ہو گا جب اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کو ضروری سمجھا جائے۔ دوسری آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَإِنْ تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلْتَمُّكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا﴾

(الحجرات: ۱۴)

(اور اگر تم اللہ اور اس کے رسول کی پیروی کرو گے تو وہ تمہارے کاموں میں کچھ بھی کم نہ کرے گا)

اعراب (بدوؤں) سے متعلق یہ آیت نازل ہوئی تھی جن میں بہت سے صرف فائدہ اٹھانے کے لیے مسلمان ہو گئے تھے، نہ وہ اللہ کے رسول ﷺ کی پیروی کو ضروری سمجھتے تھے اور نہ اسلام کی تعلیمات سے ڈاکٹ تھے، ان سے کہا جا رہا ہے کہ اگر تم اطاعت کو فرض عین جانو اور اس میں کوتاہی نہ کرو تو اللہ تعالیٰ تمہارے کاموں کا پورا اجر تمہیں عطا فرمائے گا، اس لیے کہ اعمال کی قبولیت ایمان پر مخصر ہے، اور ایمان جب ہی قابل قبول ہے جب اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کی جائے۔

## اطاعت کی ترغیب

جس طرح اطاعت نہ کرنے پر سخت وعیدوں کا تذکرہ ہے اسی طرح اطاعت کرنے پر عدوں اور اللہ تعالیٰ کے انعامات کا بھی جا بجا تذکرہ کیا گیا ہے، ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوْرَ الزَّكَاءَ وَأَطِيْعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ

تُرْحَمُونَ﴾ (النور: ٥٦)

(اور نماز قائم رکھو اور زکوٰۃ دیتے رہو اور رسول کی بات مانتے رہو

تاکہ تم پر رحمت ہو)

اس آیت سے یہ اشارہ بھی ملتا ہے کہ اقامت صلاۃ اور ایتاء زکوٰۃ اسی وقت ممکن ہے جب اطاعت رسول ہو، جب اعمال اطاعت رسول کے ساتھ کئے جائیں گے تو اللہ کی رحمت متوجہ ہو گی، اسی مضمون کو دوسری آیت میں یوں بیان فرمایا گیا ہے:

﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِيَّاء بَعْضٍ يَأْمُرُونَ

بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ

الزَّكَاءَ وَيَطِيْعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيِّرَ حَمْمَهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ

عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ (التوبہ: ٧١)

(اور ایمان والے مرد اور ایمان والی عورتیں ایک دوسرے کے مددگار ہیں، وہ بھلائی سکھاتے ہیں اور برائی سے روکتے ہیں اور نماز قائم رکھتے ہیں اور زکوٰۃ ادا کرتے ہیں اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہیں یہی لوگ ہیں جن پر اللہ کی رحمت ہونے والی ہے بیکل اللہ زبردست ہے حکمت والا ہے)

اس آیت شریفہ میں بھی سب کاموں کے بعد بنیادی کام جو مذکور ہے وہ اطاعت ہے، اللہ کی اور اس کے رسول ﷺ کی، اس سے بھی یہی اشارہ ملتا ہے کہ

سب کاموں کی قبولیت اطاعت پر مخصر ہے، اور جب اطاعت ہوگی تو اللہ تعالیٰ کی خاص رحمت متوجہ ہوگی:

﴿أُولَئِكَ سَيِّرَ حَمْمَهُمُ اللَّهُ﴾ (التوبہ: ۷۱)

(یہہ لوگ ہیں جن پر اللہ کی رحمت ہونے والی ہے)

ایک جگہ عمومی انداز میں یہ بات کہی گئی:

﴿وَأَطِبِّعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ﴾ (آل عمران: ۱۳۲)

(اور اللہ اور رسول کی پیروی کروتا کہم پر حرم کیا جائے)

سورہ نساء کی آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا هُنَّ ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيِّمًا﴾

(النساء: ۶۹ - ۷۰)

(اور جو لوگ اللہ اور رسول کی پیروی کریں گے تو وہ ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام فرمایا یعنی انبیاء و صدیقین و شہداء اور نبیکوکار اور یہ کیا ہی خوب ساتھی ہیں، یہ فضل اللہ ہی کی طرف سے ہے اور اللہ ہی کا علم کافی ہے)

اس آیت شریفہ میں اطاعت پر اللہ کی طرف سے بڑے مرتبہ کا ذکر ہے، ایسا شخص انبیاء و صدیقین کے ساتھ ہوگا، لیکن یہاں یہ ملحوظ رہے کہ عملی طور پر یہ اطاعت زندگی کے ہر شعبہ میں پائی جائے، آدمی پھونک پھونک کر قدم رکھے کہ کہیں قدم اللہ کے رسول ﷺ کے طریقے سے ہٹ نہ جائے۔

آیت کے آخری حصہ سے یہ بات بھی واضح کی جا رہی ہے کہ یہ سب کچھ مخفی

ارادہ ہی سے نہیں ہوتا، ارادہ اور کوشش کے ساتھ اللہ سے دعا کی جائے کہ اس کی مدد اور فضل سے ہی سب کام ممکن ہیں اور ﴿كَفَىٰ بِاللَّهِ عَلَيْمًا﴾ کا جملہ بتارہا ہے کہ مخفی دعویٰ کافی نہیں ہے، اللہ تعالیٰ کے یہاں سب کھرا کھوٹا کھلا ہوا ہے، کتنا حصہ عمل کا اتباع نبی ﷺ کے ساتھ ہے، اور کتنا حصہ اس سے ہٹا ہوا ہے سب اللہ کے علم میں ہے، اس لیے دھیان رکھنے کی ضرورت ہے، کوشش پوری کی جائے، اللہ سے مدد طلب کی جاتی رہے اور دھیان قائم رکھا جائے تو انشاء اللہ اللہ کا ایسا بندہ تبع سنت حقیقت میں شمار کیے جانے کے قابل ہے۔

سورہ نساء میں میراث کی تقسیم کو تفصیل سے بیان کرنے کے بعد ارشاد ہوا:

﴿تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُذْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَحْرِي مِنْ تَحْجِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودُهُ يُذْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ﴾ (النساء: ۱۴-۱۳)

(یہ اللہ کے (طے کردہ) حدود ہیں اور جو بھی اللہ اور اس کے رسول کی پیروی کرے گا اللہ اس کو ایسی جنتوں میں داخل کرے گا جس کے نیچے نہریں جاری ہوں گی، ان میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور یہی زبردست کامیابی ہے، اور جو اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کرے گا اور اس کے (طے کردہ) حدود سے تجاوز کرے گا اللہ اس کو (دوزخ کی) آگ میں داخل کرے گا اسی میں وہ ہمیشہ پڑا رہے گا اور اس کے لیے براذلت آمیز عذاب ہے)

قرآن مجید میں جہاں کہیں بھی اللہ کی اطاعت کا تذکرہ ہے وہیں اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت کا بھی تذکرہ ہے، اس سے دو باتیں صاف کی گئی ہیں ایک تو یہ

کہ نجات کے لیے تہا اللہ کی اطاعت کافی نہیں، رسول کی اطاعت بھی ضروری ہے  
گرچہ رسول کی اطاعت حقیقت میں اللہ کی اطاعت ہے، جیسا کہ گزر چکا کر

﴿لَمَنْ يُطِّعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ﴾

(جس نے رسول کی اطاعت کی تو اس نے اللہ کی اطاعت کی)

لیکن وہ باتیں جو آپ ﷺ نے ارشاد فرمائیں اور ان کی نسبت ظاہر میں اللہ کی طرف نہیں فرمائی ان سب عمل کرنا ضروری ہے، دوسری بات یہ ہے کہ آپ کی اطاعت کے بغیر اللہ کی اطاعت ممکن نہیں، اللہ کے احکامات کی تشریحات و تفصیلات کا تہا ایک ہی ذریعہ ہے، اور وہ رسول اکرم ﷺ کی ذات گرامی ہے، آیت شریفہ میں بات دوڑوک انداز میں کہہ دی گئی ہے جو کوئی اطاعت کرے گا اس کو جنتوں میں داخل کیا جائے گا، اور جو نافرمانی کرے گا اس کو جہنم میں ڈالا جائے گا، اور اپنے کئے کی سزا اس کو حکمتی پڑے گی۔

ظاہری طور پر بات نہ ماننے کا نتیجہ

غزوہ احمد کے موقع پر آنحضرت ﷺ نے "جبل الرماۃ" پر تیر اندازوں کو متین فرمایا تھا اور حکم دیا تھا کہ وہ کسی صورت میں وہاں سے نہ ہیں لیکن جب فتح نظر آنے کی اور لوگ مال غیمت کی طرف بڑھے تو ان لوگوں کو بھی خیال ہوا کہ ذمہ داری پوری ہو گئی اور ان میں سے ایک تعداد اپنی جگہ سے ہٹی، اس ظاہری نافرمانی کا نتیجہ ظاہری نکست کی شکل میں سامنے آیا، اور امت کو یہ پیغام دیا گیا کہ اسے ہر صورت میں اپنی کی بات مانی ہے، ارشاد ہوا:

﴿وَإِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَنْلُوْنَ عَلَىٰ أَحَدٍ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِيٰ

أُخْرَ أَكْمُمْ فَإِنَّا بِكُمْ عَمَّا يَعْمَمُ لَكُمْ لَا تَحْزَنُوْنَا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا

مَا أَصَابَكُمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ (آل عمران: ۱۵۳)

(جب تم اور چڑھتے جا رہے تھے اور کسی کو مز کر دیکھتے بھی نہ تھے اور

رسول چیچھے سے تمہیں آوازیں دے رہے تھے تو اس نے تمہیں تنگ کرنے کی پاداش میں تنگ کیا تاکہ تم اس چیز پر غم نہ کرو جو تمہارے ہاتھ سے نکل گئی اور نہ اس پر جو تمہیں مصیبت لاحق ہوئی اور تم جو کچھ کرتے ہو والد اس سے خوب واقف ہے)

”جبل الرماۃ“ سے لوگوں کے بیٹھنے کے بعد خالد بن الولید جو اس وقت مشکوں کے ساتھ ہوا رہے تھے ان کو موقع مل گیا انہوں نے پشت سے حملہ کیا جس سے مسلمان تنزہ تر ہو گئے اور پہاڑ پر چڑھنے لگے، آنحضرت ﷺ آواز دے رہے تھے مگر ہنگامہ میں آواز سنائی نہیں پڑتی تھی، بالآخر حضرت کعب بن مالک نے چلا چلا کر پکارا تو لوگ جمع ہوئے، اللہ فرماتا ہے:

﴿فَلَمَّا بَكَمْ غَمَّا بَعْدَمْ﴾

(تو اس نے تمہیں تنگ کرنے کی پاداش میں تنگ کیا)

یعنی ایک غلطی کی وجہ سے صورت حال بگزدگی اور اس کا نقصان اٹھانا پڑا۔

## ہر حال میں اطاعت

اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت ہر حال میں لازم ہے، صحابہ تو اولین مخاطب تھے اور ان کی اطاعت کا حال یہ تھا کہ ایسی فرمانبرداری کے نمونے شاید ہی دیکھنے میں آئیں، شراب کی حرمت کا اعلان ہوا، آنحضرت ﷺ نے قادر بھیجا تاکہ لوگوں کو بتادے، آنحضرت ﷺ کی طرف سے اعلان ہوا اور لوگوں نے منھ سے لگے جام توڑ دیئے، (۱) ایک مرتبہ خطبہ کے لیے آپ ﷺ کھڑے ہوئے اور فرمایا کہ لوگ بیٹھ جائیں جو جہاں کھڑا تھا ہیں بیٹھ گیا، جو حضرات ابھی مسجد میں داخل ہو رہے تھے وہ دروازے ہی پر بیٹھ گئے، آپ ﷺ نے فرمایا کہ ارے تم وہیں بیٹھ گئے آگے آ جاؤ، انہوں نے فرمایا کہ ابن

ام عبد (عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ) کو زیبائیں کہ آپ فرمائیں کہ آپ فرمائیں بیٹھ جاؤ پھر وہ کھڑا رہے، (۱) ایک صحابی ریشم کا لباس پہن کر آئے، آنحضرت ﷺ نے ناپسندیدگی ظاہر فرمائی، وہ مجلس سے نکل کر گئے اور اتار کر اس کو آگ لگادی، لوگوں نے کہا کہ عورتوں کے کام آجائے گا ضائع نہ کرو، کہنے لگے کہ جس کو اللہ کے رسول ﷺ نے ناپسند کیا اس کو باقی رکھنا مجھے گوارہ نہیں (۲) اس طرح کے نہ جانے کتنے واقعات ہیں جو اطاعت کے باب میں عنوانات کا درجہ رکھتے ہیں اور ہتھی دنیا تک کے لیے نمونہ ہیں، ایسے حضرات کے بارے میں قرآن مجید آپ ﷺ کی زبانی کہلواتا ہے:

﴿فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِي﴾

(آل عمران: ۲۰)

(پھر بھی اگر وہ آپ سے جھت کریں تو آپ فرمادیجیے میں نے اور میری بات ماننے والوں نے اپنی ذات کو اللہ کے حوالہ کر دیا ہے) آنحضرت ﷺ نے ایسے لوگوں کو اللہ کے حکم سے اپنے ساتھ شامل فرمایا ہے اور یقیناً یہ حضرات صحابہ کے لیے ایک بڑی گواہی ہے۔

## نافرمانوں کا انجام

بات نہ ماننے والوں اور نافرمانی کرنے والوں کے انجام کا تذکرہ قرآن مجید میں متعدد جگہ کیا گیا ہے، ایک جگہ ان کی حسرت ویاس کو بیان کرتے ہوئے ارشاد ہوتا ہے:

﴿يَوْمَئِذٍ يَوْدُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَمُوا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوِّى بِهِمُ الْأَرْضُ﴾

(النساء: ۴۲)

(جنہوں نے انکار کیا اور رسول کی بات نہ مانی اس دن وہ تمنا کریں گے کہ کاش کہ وہ مٹی میں ملا دیئے گئے ہوتے)

سورة انفال میں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی نافرمانی کرنے والوں اور ان سے دشمنی مول لینے والوں کو سخت آگاہی دی جا رہی ہے:

﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾

(الأنفال: ۱۳)

(اور جو کوئی اللہ اور اس کے رسول سے دشمنی مول لیتا ہے تو بلا شہرہ اللہ سخت مزادینے والا ہے)

اور حقیقت یہ ہے کہ آنحضرت ﷺ کی نافرمانی وہی کرے گا جو اپنی خواہشات کے پیچے چلے گا، اس کے سامنے صرف اپنی چاہتیں اور دولت و عزت کی ہوں ہوگی، اس کو نہ سچ کی تلاش ہوگی اور نہ وہ اپنے خالق و مالک کی طرف سے آئے ہوئے حق کو پہچانا چاہے گا، ارشادِ ربانی ہے:

﴿فَإِنْ لَمْ يَسْتَحِيُّوا لَكَ فَاعْلَمُ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ هُوَاءُهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هُوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾

(القصص: ۵۰)

(پھر اگر وہ آپ کا جواب نہیں دیتے تو جان لیجیے کہ وہ بس اپنی خواہشات پر چلتے ہیں اور اس سے بڑھ کر گمراہ کون ہو گا جو اللہ کی ہدایت کو چھوڑ کر اپنی خواہش پر چلے، یہ نکل اللہ ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا)

جو لوگ اسلام ظاہر کرتے تھے اور ان کے اندر کفر و نفاق بھرا ہوا تھا وہ آنحضرت ﷺ کی مجلس میں آتے تھے، اور لگتا تھا کہ بہت توجہ سے بات سن رہے ہیں، لیکن جب باہر نکلتے تو تمسخر کا انداز اختیار کرتے اور ان کے اندر کا نفاق باہر آنے لگتا تھا، اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کے بارے میں فرماتا ہے کہ اللہ نے ان کے دلوں کو مہر بند کر دیا ہے،

اور فرمایا کہ یہ خواہش پرست اور نفس پرست لوگ ہیں، ایسے لوگوں کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ آتِنَا أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ﴾ (محمد: ۱۶)

(اور ان میں وہ بھی ہیں جو کان لگا کر آپ کی بات سنتے ہیں پھر جب آپ کے پاس سے نکتے ہیں تو اہل علم سے پوچھتے ہیں کہ انہوں نے ابھی کیا کہا؟ یہ لوگ ہیں جن کے دلوں پر اللہ نے مہر لگادی ہے اور وہ اپنی خواہشات پر چلے ہیں)

ایک آیت میں کفر کا اللہ کے راستے سے روکنے اور اللہ کے رسول ﷺ سے دشمنی کرنے کا ایک ساتھ تذکرہ کیا گیا ہے اور پھر ارشاد ہوتا ہے کہ یہ چیزیں وہ ہیں جو بڑے سے بڑے کام کو بے کار کر دیتی ہیں اور ایسا کرنے والے کسی کا نقصان نہیں کرتے بلکہ اپنا نقصان کرتے ہیں، ارشاد ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاصْدُرُوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَىٰ لَنْ يَضُرُوا اللَّهُ شَيْئاً وَسَيُحِيطُ أَعْمَالَهُمْ﴾ (محمد: ۳۲)

(یقیناً جنہوں نے انکار کیا اور اللہ کے راستے سے روکا اور اپنے پاس راہ ہدایت آنے کے بعد بھی رسول سے دشمنی کی وہ ہرگز اللہ کو نقصان نہیں پہنچا سکتے اور وہ ان کے سب کام غارت کر دے گا)

سورہ نساء میں بھی اسی مضمون کو وضاحت کے ساتھ یوں بیان کیا گیا ہے:

﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ عَيْرَ

سَبِيلُ الْمُؤْمِنِينَ نُولِيْ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِيْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ  
مَصِيرًا (النساء: ۱۱۵)

(اور جو صحیح راستہ سامنے آجائے کے بعد بھی رسول کی مخالفت کرے گا  
اور اہل ایمان کے راستے سے ہٹ کر چلے گا تو وہ جد ہر بھی رخ کرے  
گا اسی رخ پر ہم اس کو ڈال دیں گے اور اس کو جہنم رسید کریں گے اور  
وہ بدترین مٹھکانہ ہے)

اس آیت شریفہ میں ”وَيَتَبَعُ عَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ“ سے بڑے حلقہ سامنے  
آتے ہیں، ایک طرف اطاعت کے دائرہ کو وسیع کیا جا رہا ہے، اس کی تفصیلات سے  
آگاہ کیا جا رہا ہے، اور دوسری طرف یہ حقیقت بھی بیان کی جا رہی ہے کہ اللہ کے  
رسول ﷺ کی اطاعت کرنے والے حضرات صحابہ وہ ہیں کہ مکمل اطاعت کر کے مطیع  
سے مطاع کے درجہ پر فائز ہوئے اور پھر ہر دور میں ایسے لوگ رہیں گے جو اطاعت  
کاملہ کا مظہر ہوں گے اور مکمل اطاعت کر کے ان کو بھی یہ مقام حاصل ہو گا کہ وہ خود  
اطاعت کے قابل ہوں گے، ان کا ہر ہر عمل اللہ کے رسول ﷺ کے مبارک عمل کے  
پوری طرح مطابق ہو گا، اس لیے ان کی اطاعت بھی اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت  
ہو گی، اور امت میں ایک ایسا طبقہ ہر دور میں رہے گا جو مگر اہی کا شکار نہیں ہو گا اور اس کا  
کسی بات پر متفق ہو جانا اس بات کے حق ہونے کی دلیل سمجھی جائے گی، یہ وہی طبقہ  
ہو گا جس کی عملی زندگی بھی پوری طرح اللہ کے رسول ﷺ کے موافق ہو گی، اسی لیے  
ایک حدیث میں اللہ کے رسول ﷺ نے فرمایا:

”لَا تَحْتَمِعْ أَمْتَى عَلَى ضَلَالَةٍ“ (۱)  
(میری امت مگر اہی پر متفق نہیں ہو سکتی)

## اہل کتاب کا انکار

آپ ﷺ کی بعثت کے وقت دو قویں ایسی تھیں جن کے پاس سابقہ کتب سماویہ کی شکل میں موجود تھیں، گرچہ ان میں شدید تحریفات ہو چکی تھیں، لیکن بہت سے احکامات اپنی اصل شکل میں باقی تھے، اور ان کتابوں میں آنحضرت ﷺ کی آمد کی خبر دی گئی تھی، ان میں یہودی بڑی تعداد میں مدینہ منورہ میں مقیم تھے، اور عیسائیوں کی بھی ایک بڑی تعداد آس پاس کے علاقوں میں موجود تھی، یہودیوں کا حال تو یہ تھا کہ وہ آپ ﷺ کی بعثت سے پہلے اوس و خزر ج پر بار بار یہ بات جلتاتے تھے کہ ایک نبی آنے والا ہے اس کے آنے کے بعد ہماری طاقت سب سے بڑھ کر ہو گی، چونکہ اب تک حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بعد ان کی اولاد میں نبوت کا سلسلہ بنو اسحاق میں چلا آ رہا تھا اس لیے یہودیوں کا خیال یہ تھا کہ یہ آخری نبی بھی بنو اسحاق ہی میں ہو گا، گرچہ ان کی کتابوں میں جو پیش گوئی تھی اس میں بعض اشارات اس کے موافق نہ تھے، مگر یہ ان کے اندر کی خواہش تھی جس کو وہ چھپائے بیٹھے تھے، چنانچہ جب آپ ﷺ کی بعثت ہوئی اور اوس و خزر ج نے ایمان لانے میں پہلی کی، تو یہودیوں کے سینوں پر سانپ لوٹ گیا، ان کو نہ کسی کی برتری گوارہ تھی اور نہ بنو اسحاق سے ہٹ کر کسی کا نبی ہونا گوارہ ہوا، ہونا تو یہ چاہیے تھا کہ وہ علامات سے پہچان کر سب سے زیادہ آخری نبی کا استقبال کرتے، اس پر ایمان لاتے، اور معاون بنتے، وہ بجائے اس کے شدید دشمنی پر اتر آئے، اللہ تعالیٰ ایک جگہ ان کی نبیوں کے ساتھ بعدہ بھی، بدسلوکی، اور ان کے مکنبرانہ مزاج کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے:

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَّيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيْنَاتَ وَآتَيْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدْسِ افْكَلَمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرُتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمْ

وَفَرِيقًا نَقْتُلُونَ ﴿٨٧﴾

(البقرة: ٨٧)

(اور یقیناً ہم نے موئی کو کتاب دی اور ان کے بعد مسلسل رسول یبھیجے اور عیسیٰ بن مریم کو حلی نشانیاں دیں اور روح القدس سے ان کی تائید کی پھر بھی کیا (ایسا نہیں ہوا کہ) جب بھی کوئی رسول تمہارے پاس ایسی چیزوں کے ساتھ آیا جو تمہاری مسن چاہی نہ تھیں تو تم اکڑ گئے تو کچھ (نبیوں) کو تم نے جھٹلا دیا اور کچھ کو قتل کرنے پر لگ گئے)

آگے ان کی ہٹ دھرمی اور اس کے نتیجہ میں اللہ کے غضب کا تذکرہ ہے، ارشاد ہوتا ہے:

﴿بِقُسْمًا اشْتَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ أَن يَكْفُرُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ بَعْنَاهُ أَن

يُنَزِّلُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَتَأْوِوا بِغَضَبِ

عَلَى غَضَبِ وَلِلَّكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِمٌ﴾ (البقرة: ٩٠)

(بدترین سودا کیا انہوں نے اپنی جانوں کا کروہ اس چیز کا انکار کرنے

لگے جو اللہ نے اتاری، محض جلن میں کہ اللہ اپنے فضل کو اپنے بندوں

میں جس پر چاہتا ہے نازل فرماتا ہے، تو غصہ پر غصہ لے کروہ پھرے

اور انکار کرنے والوں کے لیے ذلت کا عذاب ہے)

ان نشانیوں کے باعث جو تورات و انجیل میں بصراحت موجود تھیں، ان کو یقین

تھا کہ آپ ہی اللہ کے نبی ہیں، مگر اس کے باوجود محض ہٹ دھرمی میں مانے کو تیار نہ

تھے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِن

فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيُكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ (البقرة: ١٤٦)

(جن کو ہم نے کتاب دی ہے وہ آپ کو اسی طرح پچانتے ہیں جس

طرح اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں اور یقیناً ان میں کچھ لوگ جانتے  
بوجھتے حق کو چھپاتے ہیں)  
یہی بات سورہ انعام میں بھی کہی گئی:

﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ الَّذِينَ  
خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ (الأنعام: ۲۰)  
(جن لوگوں کو ہم نے کتاب دی ہے وہ اس (رسول) کو ایسے ہی  
پہچانتے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں، جنہوں نے اپنے آپ  
کو نقصان میں ڈالا بس وہی ایمان نہیں لاتے)

اللہ تعالیٰ نے ان کی اس ہٹ دھرمی کی بنابران کے دلوں پر ہم رکادی اور فرمایا:

﴿كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ  
الرَّسُولَ حَقٌّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي النَّقُومَ  
الظَّالِمِينَ هُنَّ أُولَئِكَ جَرَأَوْهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ  
وَالنَّاسُ أَجْمَعِينَ هُنَّ عَالَدِينَ فِيهَا لَا يُخَفَّ عَنْهُمُ الْعَذَابُ  
وَلَا هُمْ يُنَظَّرُونَ﴾ (آل عمران: ۸۶-۸۸)

(اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو کیسے ہدایت دے سکتا ہے جنہوں نے مانے  
کے بعد انکار کیا جبکہ انہوں نے مشاہدہ کر لیا کہ رسول برحق ہیں اور  
ان کے پاس کھلی نشانیاں آچکیں اور اللہ ایسے نا انصافوں کو ہدایت  
نہیں دیا کرتا، ایسے لوگوں کی سزا یہی ہے کہ ان پر اللہ کی اور فرشتوں  
اور تمام لوگوں کی پھٹکار ہے، وہ اسی میں پڑے رہیں گے، نہ ان سے  
عذاب ہلکا کیا جائے گا اور نہ ان کو مہلت دی جائے گی)

دوسری آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿فَإِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا يُمْثِلُ مَا آمَنُوا بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوا وَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا هُمْ فِي  
شِقَاقٍ فَسَيَّكُفِّفُهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ (البقرة: ۱۳۷)  
(تو اگر وہ بھی اسی طرح ایمان لے آئیں جیسے تم ایمان لائے ہو تو وہ  
راہ پر آگئے اور اگر وہ پھرے ہی رہے تب تو وہ بڑی دشمنی میں پڑے  
ہی ہیں، بس عنقریب اللہ تعالیٰ تمہارے لیے ان سے نہت لے گا اور  
وہ بہت سنتے والا بہت جانے والا ہے)

### ماننے پر اللہ کا خاص انعام

اہل کتاب کو نہ ماننے پر جتنی سخت تکمیر کی گئی اسی طرح ماننے اور ایمان لانے پر  
دو ہرے اجر و ثواب کا وعدہ بھی کیا گیا، وہ اپنے نبی پر بھی ایمان لائچکے تھے، اب آخری  
نبی ﷺ کو بھی انہوں نے مانا، آپ پر ایمان لائے تو ان کے لیے دو گنا اجر ہے، ارشاد  
ربانی ہے:

﴿بِهَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ فُوْتُكُمْ كَفَلَيْنِي  
مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَحْجَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْسُحُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ  
غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (الحدید: ۲۸)

(اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور اس کے رسولوں پر ایمان لاؤ وہ  
تمہیں اپنی رحمت کے دو بھاری حصے عطا فرمائے گا اور تمہارے لیے  
ایسی روشنی فراہم کرے گا جس میں تم چل سکو گے اور تمہیں بخش دے  
گا اور اللہ بہت بخشے والا نہایت رحم فرمانے والا ہے)

ایک دوسری آیت میں جہاں ایک طرف کتب سماویہ میں آنحضرت ﷺ کی  
بشارت کا تذکرہ ہے وہیں اہل کتاب کے ایمان لانے پر ان کی کامیابی کا بھی تذکرہ کیا  
جار ہا ہے، ارشاد ہے:

﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمَّى الَّذِي يَجْدُونَهُ مَكْتُوبًا  
عِنْهُمْ فِي التُّورَةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَاهُمْ  
عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْعَبَائِتِ  
وَبَصَّرُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ  
آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَأَتَبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ  
أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (الأعراف: ۱۵۷)

(جو اس رسول کی پیروی کریں گے جو نبی امی ہے جس کا (تذکرہ) وہ اپنے پاس تورات و انجیل میں لکھا پاتے ہیں جو ان کو بھلائی کی تلقین کرے گا اور ان کو براہی سے روکے گا اور ان کے لیے پاک چیزیں حلال کرے گا اور گندی چیزیں ان پر حرام کرے گا اور ان پر سے ان کے بوجہ کو اور ان پر لدی ہوئی بیڑیوں کو اتارے گا، بس جو اس کو مانیں گے اور اس کا ساتھ دیں گے اور اس کی مدد کریں گے وہاں نور کی پیروی کریں گے جو اس کے ساتھ اترات تو وہی مراد کو پہنچیں گے)

اس آیت شریفہ میں اہل کتاب پر آپ ﷺ کے خصوصی احسانات کا ذکر کیا جا رہا ہے، گذشتہ شریعتوں میں جو بعض نہایت سخت احکامات تھے، آپ ﷺ نے اللہ کے حکم سے ان کو نرم فرمادیا اور ان کے اوپر لداہ ہوا بوجھہ اتار دیا، بس اہل کتاب یہود ہوں یا عیسائی ان کو اس آخری نبی اور آخری دین کی قدر کرنی چاہیے، اور اس کو ماننا چاہیے کہ اس میں دنیا میں بھی ان کو سہولت اور کامیابی ہے اور آخرت کی کامیابی کا تہماں بھی راستہ ہے۔

کفار و مُنَافِقین کا طرزِ عمل

اللہ تعالیٰ نے کفار و مُنَافِقین کے بارے میں یہ ارشاد فرمایا ہے کہ جب ان کو اللہ

اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کی طرف بلا یا جاتا ہے تو وہ بات نہیں مانتے اور اکثر تے ہیں، گویا کہ آنحضرت ﷺ نافرمانی کو کفر و نفاق کی علامت بتایا جا رہا ہے، ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُّونَ﴾ (النساء: ۶۱)

(اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ اللہ کی نازل کی ہوئی (کتاب) کی طرف اور رسول کی طرف آجائے تو آپ ان منافقوں کو دیکھیں گے کہ وہ آپ کی طرف (آنے میں) اٹک اٹک کر رہ جاتے ہیں)

کفار و مشرکین کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَائَا أَوْلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئاً وَلَا يَهْتَدُونَ﴾ (المائدہ: ۴)

(اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ جو اللہ نے اتنا اس کی طرف اور رسول کی طرف آجائے (تو) وہ کہتے ہیں کہ ہم نے جس پر اپنے باپ دادا کو پایا وہی ہم کو کافی ہے خواہ ان کے باپ دادا ایسے ہوں کہ نہ کچھ جانتے ہوں اور نہ صحیح راہ چلتے ہوں)

### اطاعت رسول پر سب سے بڑا انعام خداوندی

دین کی جان اللہ کے رسول ﷺ کی اطاعت ہے، شاعر نے خوب کہا ہے:

محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی اطاعت دین حق کی شرط اول ہے

اسی میں ہو اگر خامی تو پھر دین ناکمل ہے

اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب ﷺ کی اطاعت پر جس تھفہ کا اعلان فرمایا ہے وہ کسی

چیز پر نہیں مل سکتا، یہ آنحضرت علیہ السلام کی محبوبیت کی انتہاء ہے کہ ارشاد فرمادیا:

﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِيٌّ يُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (آل عمران: ۳۱)

(آپ فرمادیجیے اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری راہ چلو، اللہ تم سے محبت کرنے لگے گا اور تمہارے گناہوں کو بخش دے گا اور اللہ بہت مغفرت کرنے والا نہیات رحم فرمانے والا ہے)

اس سے بڑھ کر شان محبوبیت کیا ہو گی کہ آپ علیہ السلام کی اطاعت کو اپنی محبوبیت کی علامت قرار دیا، تر غیب کے باب میں اس سے زیادہ اور کون بات ہو سکتی ہے، اس سے ایک طرف اطاعت رسول علیہ السلام کی انتہائی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے تو دوسری طرف آنحضرت علیہ السلام کی انتہائی محبوبیت کا بھی، اب یہ بات ظاہر ہے کہ یہ اطاعت جتنی زیادہ مکمل ہو گی اللہ کی طرف سے اسی اعتبار سے محبوبیت حاصل ہو گی، آپ علیہ السلام نے قرآن مجید کی جو تفسیر فرمائی، دین کی جو شریع فرمائی اور اپنے قول و عمل سے امت کے لیے اس کو کھوں دیا اس کے ایک ایک جز پر عمل کرنا امت کی ذمہ داری ہے، یہاں تک کہ جو شخص آنحضرت علیہ السلام کی چال ڈھال، آپ کے عادات و اطوار کا بھی شیدائی ہو گا، آپ علیہ السلام کی ایک ایک ادا کو اختیار کرے گا، اور حیات طیبہ کی ہر ہر خوبی سے مشام جان کو معطر کرے گا، وہ اتنا ہی زیادہ محبوب الہی بننا چلا جائے گا، اللہ تعالیٰ اس کے سابقہ گناہوں کو بخش دیں گے، اور اگر کبھی بھول چوک ہوئی تو معاف فرمادیں گے، مگر شرط یہی ہے کہ اطاعت مکمل ہو، اور کوشش یہ کی جائے کہ سرمواس سے انحراف نہ ہو۔

### اسوہ حسنہ

قرآن مجید میں جا بجا اتباع رسول علیہ السلام کا حکم دیا گیا ہے، اتباع کے باب میں یہ بات خاص اہمیت کی حامل ہے کہ جس کی اتباع کرنی ہے وہ اپنی زندگی میں ایک ایسا

نمونہ رکھتا ہو جو ہر ایک کے لیے کشش کا باعث ہو، جس کو دیکھ کر اپنی زندگی کے نشیب و فراز سمجھ میں آئیں، جس کی روشنی تاریکیوں کو دور کر دے اور راستہ روشن کر دے، جو اسی کامل اور مکمل انسانی زندگی کا راہ ہبہ ہو جس کی رہنمائی میں سخت گھاٹیاں بھی طے ہو سکیں، خلاق عالم ساری انسانیت کو خطاب کر کے فرماتا ہے:

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾ (الأحزاب: ۲۱)  
(یقیناً تمہارے لیے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) میں بہترین نمونہ موجود ہے)

کمال سے اعتدال پیدا ہوتا ہے، اور اعتدال کمال کی نشانی ہے، اور حسن کمال کا نتیجہ ہے، ”اسوہ حسنہ“ حسنہ جب ہی ہوتا ہے، جب وہ کامل و مکمل ہو، اللہ کے آخری رسول حضرت محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے تمام انبیاء مسابقین کے حسن کا مجموعہ بنایا۔

حسن یوسف، دم عسی، یہ بیضاء داری

آنچہ خوبی ہمہ دارند تو تمہا داری

تمام انبیاء کو اللہ تعالیٰ نے اپنی اپنی قوموں کے لیے نمونہ بنایا، لیکن خاتم انبیاء (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کو تمام لوگوں کے لیے اور قیامت تک کے لیے نمونہ قرار دیا، اور آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی ذات والا صفات کو ہر طرح کے حسن ظاہر و باطن کا ایسا مظہر اتم قرار دیا کہ اس جیسا نہ پہلے ہوا، نہ ہے، نہ ہوگا۔

کوئی کسی شعبہ زندگی سے تعلق رکھتا ہو وہ امیر ہو یا غریب، حاکم ہو یا مکوم، خاص ہو یا عام، وہ کسی کا باپ ہو یا کسی کا شوہر، وہ کسی کا بھائی ہو یا عزیز، چھوٹا ہو یا بڑا، عرض جو بھی ہو اس کے لیے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی مبارک زندگی میں نمونہ موجود ہے۔

علامہ سید سلیمان ندوی رحمۃ اللہ علیہ اپنے نہایت بلیغ اسلوب میں رقم طراز ہیں:

”اگر دولت مند ہو تو مکہ کے تاج اور بحرین کے خزینہ دار کی تقسیم کرو،

اگر غریب ہو تو شعبابی طالب کے قیدی اور مدینہ کے مہمان کی  
کیفیت سنو، اگر بادشاہ ہو تو سلطان عرب کا حال پڑھو، اگر رعایا ہو تو  
قریش کے مکوم کو ایک نظر دیکھو، اگر فاتح ہو تو بدر و حنین کے سپہ سالار  
پر نگاہ دوڑا، اگر تم نے نگست کھائی ہے تو معرکہ احمد سے عبرت  
حاصل کرو، اگر تم استاد اور معلم ہو تو صفحہ کی درس گاہ کے معلم قدس کو  
دیکھو، اگر شاگرد ہو تو روح الامین کے سامنے بیٹھنے والے پر نظر جماو،  
اگر واعظ اور ناصح ہو تو مسجد مدینہ کے منبر پر کھڑے ہونے والے کی  
باتیں سنو، اگر تہائی و بے کسی کے عالم میں حق کی منادی کا فرض انجام  
دینا چاہتے ہو تو مکہ کے بے یار و مددگار نبی ﷺ کا اسوہ حسنہ  
تمہارے سامنے ہے، اگر تم حق کی نصرت کے بعد اپنے دشمنوں کو زیر  
اور مخالفوں کو کمزور بنا پچے ہو تو فاتح مکہ کا ناظارہ کرو، اگر اپنے کار و بار  
اور دنیاوی جدوجہد کا لظم و نق کرنا چاہتے ہو تو نبی نصیر، خیر اور ندک  
کی زمینوں کے مالک کے کار و بار اور لظم و نق کو دیکھو، اگر یتیم ہو تو  
عبداللہ و آمنہ کے جگر گوشہ کو نہ بھلو، اگر بچہ ہو تو حیمه سعدیہ کے  
لاڈلے پچے کو دیکھو، اگر تم جوان ہو تو مکہ کے ایک چڑا ہے کی سیرت  
پڑھو، اگر سفری کار و بار میں ہو تو بصری کے کار و ان سالار کی مثالیں  
ڈھونڈو، اگر عدالت کے قاضی اور پنجاہیوں کے ٹالٹ ہو تو کعبہ میں  
نور آفتاب سے پہلے داخل ہونے والے ٹالٹ کو دیکھو جو حجر اسود کو  
کعبہ کے ایک گوشہ میں کھڑا کر رہا ہے، مدینہ کی کچی مسجد کے صحن میں  
بیٹھنے والے منصف کو دیکھو جس کی نظر انصاف میں شاہ و گدا اور امیر  
و غریب برابر تھے، اگر تم یوں کے شوہر ہو تو خدیجہ اور عائشہ کے

مقدس شوہر کی حیات پاک کا مطالعہ کرو، اگر اولاد والے ہو تو فاطمہ کے باپ اور حسن و حسین کے نانا کا حال پوچھو، غرض تم جو کوئی بھی ہو اور کسی حال میں بھی ہو، تمہاری زندگی کے لیے نمونہ اور تمہاری سیرت کی درستی و اصلاح کے لیے سامان، تمہارے ظلمت خانہ کے لیے ہدایت کا چراغ اور راہنمائی کا نور محمد رسول اللہ ﷺ کی جامعیت کبریٰ کے خزانہ میں ہر وقت اور ہمہ دم مل سکتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

مدینہ منورہ کے وہ دن جب قومیں مسلمانوں پر ٹوٹ پڑیں، سخت سردی کا زمانہ، عسرت کا دور، خندق کھودی جا رہی ہے، فاقہ کشی کا عالم ہے، لوگ پیٹ پر پتھر باندھنے پر مجبور ہیں، ایک اللہ کا بندہ اللہ کے رسول ﷺ سے اپنا یہ حال عرض کرتا ہے تو آپ ﷺ اپنا پیٹ کھول کر دکھاتے ہیں کہ اس میں دو دو پتھر بندھے ہیں، ایک صحابی خندق کھونے میں مصروف ہیں، مضبوط چٹان حائل ہو جاتی ہے، آنحضرت ﷺ کی بارگاہ میں حاضر ہو کر عرض کرتے ہیں، آپ ﷺ اسی حال میں تشریف لے جاتے ہیں اور ایک ہی وار میں وہ چٹان تودہ خاک ہو جاتی ہے، اور اس سخت عسرت کے وقت ان کی مبارک زبان سے نکلتا ہے کہ مجھے کسری و قیصر کے محلات دیئے گئے، صحابہ کرام صلی اللہ علیہم آپ ﷺ کے ساتھ ہیں، آپ کا نمونہ ان حضرات کے سامنے ہے، سخت حالات میں بھی ان کے پاؤں میں لغزش نہیں ہوتی، اور یہ آیت شریفہ اترتی ہے: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾

وہ سب کے سب اللہ سے ملاقات کے مشائق اور آخرت کے دن کا یقین رکھنے والے ہیں، اللہ کے یہاں بے حساب نعمتوں کے لیے، ہر طرح کی قربانی کے لیے ہم وقت تیار ہیں، وہ ایمان رکھتے ہیں کہ وہاں کی کامیابی صرف ابسوہ حسنہ کو اختیار کرنے

میں ہے، اس کو اپنی زندگی میں لانے کے لیے وہ سب کچھ چھاوار کر سکتے ہیں۔

یہ اسوہ حسنہ زندگی کے تمام لمحات کے لیے ہے، وہ خوشی کے لمحات ہوں یا غم کے، راحت و آرام کے دن ہوں یا مشقت و عسرت کے، دوستوں کے ساتھ بر تاؤ ہو یا دشمنوں کے ساتھ، عزیزوں کے ساتھ ہو یا غیروں کے ساتھ، آنحضرت ﷺ کی مبارک زندگی ہر حال میں نہونہ ہے، اور ہر ایک کے لیے ہے۔

مکہ مکرمہ کی تیرہ سالہ دشواریوں سے بھری زندگی ہے، آنحضرت ﷺ کی دعوت پیش کرتے ہیں تو آپ ﷺ کو گالیاں دی جاتی ہیں، طائف کے بازار میں آپ ﷺ کے تن مبارک کو زخمی کیا جا رہا ہے، آپ ﷺ کو شہید کرنے کی سازشیں رچی جا رہی ہیں، مگر اس رحمت کا عالم کا اسوہ حسنہ کیا ہے، صحابہ اس کا نمونہ ہیں، ان میں کمزور بھی ہیں اور طاقتور بھی، ان میں بدلہ لینے کی صلاحیت رکھنے والے بھی ہیں، مگر اسوہ حسنہ ان کے سامنے ہے، سب کچھ سنتے ہیں سہتے ہیں، اور حضور ﷺ کے طریقہ سے انحراف نہیں کرتے۔

بدر کا میدان ہے، دشمنوں کا لشکر جرار ہے، تین سو تیرہ بغیر کسی تیاری کے آپ کے ساتھ ہیں، آپ کے چشم و ابرو کے منتظر ہیں، اور اس سے بڑھ کر مثال کیا ہو گی کہ حدیبیہ میں صلح ہو رہی ہے، آپ کے متوا لے آپ کے سامنے ہیں، بیت اللہ کے شوق میں نکلے ہیں، مگر حکم نبوی کے آگے سرخ ہیں، آپ نے احرام اتارا، سر مبارک میں حلق کروایا، آپ کا اسوہ ہی نجات کا ضامن ہے، اتنی تیزی سے سرمنڈوائے جانے لگے کہ لگتا ہے کہیں جلدی میں سرکٹ نہ جائے، (۱) اس وقت موقع تھا ان کی طرف سے اجازت ہوتی تو مکہ والوں سے دودھاتھ کرنا کیا مشکل تھا، مگر آپ ﷺ کے فیصلہ کے آگے پھر کس چیز کی گنجائش ہے۔

غرض یہ کہ آپ ﷺ کا اسوہ حسنہ صحابہ نے جس ایمان و یقین کے ساتھ اختیار

کیا، وہ **﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾** کی عملی تفسیر بھی ہے، اور قیامت تک آنے والوں کے لیے ایک حسین تعبیر بھی، جو بھی اس کو دیکھے گا اس کو پڑھے گا وہ آگے بڑھے گا، اور بڑھتا ہی چلا جائے گا۔

یہ ایک عملی دعوت بھی ہے، ایک طرف قرآن ہے دوسری طرف آپ کی حسین زندگی ہے، جو قرآن کا مرقع ہے، قرآن مجید کے پڑھنے والے کفر و شرک کی دنیا میں کتنے ہیں، مگر آپ **صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام** کی مبارک زندگی کا عکس دکھنے والے ہزاروں ہیں، جو بھی اس سانچے میں داخل جائے اور اسوہ حسنة کی تفسیر بن جائے وہ اللہ کے یہاں بھی مقبول ہے، اور اس کی زندگی عالم انسانیت کے لیے چلتی پھرتی دعوت ہے۔

**﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾** کی ندا صاحبہ نے بھی سنی اور دل میں بسالی، زندگی اس کے مطابق بنائی، اور رہتی دنیا تک کے لیے ایک نمونہ زندگی چھوڑ گئے۔

یہ ندا قیامت تک آتی رہے گی، جس کو بھی اللہ سے ملاقات کا اور آخرت کے دن کا یقین ہو اور وہ اللہ کا خوب ذکر کرتا ہو، اس کا دھیان رکھتا ہو، وہ اس ندا پر لیک کہے، اور اپنے ہر طرز نبوی کو اس نبوی سانچے میں ڈھانلنے کی کوشش کرے، جو ہر انسان کے لیے انسان کامل کا ایک ایسا مکمل نمونہ ہے جو نہ کوئی پیش کر سکا ہے اور نہ قیامت تک پیش کر سکے گا۔

### فیصلہ کن

نبی اکرم **صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام** کی اتباع ایمان کی علامت ہے، اور آپ کا اسوہ حسنہ تمام انسانوں کے لیے روشنی کا مینار ہے، تمام ایمان والوں کو یہ لازم ہے کہ وہ ہر حال میں آنحضرت **صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام** کی بات مانیں، آپ کی پیروی کریں اور اپنے دلوں اور دماغوں کو ان مبارک احکامات کے لیے ایسا ڈھانلیں کہ خواہ ظاہری طور پر کتنا ہی نقصان نظر آتا

ہو، دنیا کی دولت و عزت رخصت ہوتی ہوئی نظر آتی ہو، لیکن فرمان رسالت کے آگے ہر چیز ہیچ ہو، اور جب بھی آپ ﷺ کا حکم سامنے آجائے سرتلیم خم کر دیا جائے، اور دل و دماغ کو اس پر پوری طرح مطمئن کر لیا جائے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فَيَمَا شَحَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ

لَا يَحِدُّوْا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مُّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾

(النساء: ۶۵)

(بس نہیں آپ کے رب کی قسم وہ اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتے جب تک وہ اپنے جھگڑوں میں آپ کو فیصلہ کرنے والا نہ بنالیں پھر آپ کے فیصلہ پر اپنے جی میں کوئی شکی محسوس نہ کریں اور پوری طرح سرتلیم خم کر دیں)

آپ کا ہر فیصلہ حقیقت میں فیصلہ الہی ہے، آپ ﷺ کو حکم دیا جا رہا ہے:

﴿وَإِنَّ الْحُكْمَ بِيَنَّهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ﴾ (الحاکم: ۴۹)

(اور آپ تو ان کے درمیان جو اللہ نے اتنا اس کے مطابق ہی فیصلہ کرتے رہیے)

متعدد مواقع ایسے آئے کہ مشرکین مکنے اور پھر منافقوں نے چاہا کہ وہ آپ ﷺ سے اپنی خواہش کے مطابق فیصلہ کرائیں مگر اللہ نے اپنے نبی ﷺ کو بذریعہ وحی حقیقت سے آگاہ فرمادیا، اور لوگوں کی چرب زبانی ان کے کچھ کام نہ آسکی۔

## عظمت و اطاعت

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ میں کون ایمان والا اس سے واقف نہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بنفس نیش تشریف فرمائیں لیکن جذبہ اطاعت کو ابھارنے کے لیے یہ تعبیر اختیار کی جا رہی ہے تاکہ عظمت رسالت دل میں بیٹھ جائے اور اطاعت کا

جذبہ پیدا ہو جائے، اللہ کی طرف سے یہ احسان جلتا یا جارہا ہے کہ تمہیں یہ خصوصیت حاصل ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تم میں موجود ہیں، تم براہ راست مستفید ہو رہے ہو، آپ صلی اللہ علیہ وسلم جو فرماتے ہیں وہ اللہ کی طرف سے ہے، تمام کے تمام تشریعی احکامات اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ ہیں، ان میں کسی کی رغبت اور خواہشات کو خل نہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم جو رائے قائم فرماتے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے موئید ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ ہر طرح کے مصالح اور ضروریات کے جانے والے ہیں، علیم و خبیر ہیں، جو حکم بھی رسول کی جانب سے دیا جائے، اس میں چوں چا کی گنجائش نہیں، اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خود رائے طلب فرمائیں یا آپ کو مشورہ دیا جائے اور اس میں کسی قسم کا اصرار نہ ہو تو اس کی اجازت ہے، اس کے متعدد واقعات حدیث و سیرت میں موجود ہیں۔

غزوہ بدر کے موقع پر حضرت جباب بن منذر رضی اللہ عنہ کا مشورہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبول فرمایا (۱) غزوہ خندق کے موقع پر خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلمان فارسیؓ سے مشورہ لیا (۲) غزوہ احد کے موقع پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رائے مدینہ میں قیام کی تھی لیکن وہ صحابہ جو غزوہ بدر میں شریک نہ ہو سکے تھے جذبہ جہاد اور شوق شہادت سے سرشار تھے (۳) انہوں نے باہر نکل کر مقابلہ کرنے کی رائے دی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی طیب خاطر کے لیے ان کی رائے قبول فرمائی، اس کا کچھ نقشان بھی ہوا، غزوہ احد میں بڑے بڑے صحابہ کرام شہید ہوئے، حضرات صحابہ رضی اللہ عنہم کو اگر یہ اندازہ ہو جاتا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم حکم دے رہے ہیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خواہش اس میں ہے تو فوراً سرتسلیم خم کر دیتے اور اگر

(۱) سیرت ابن حشام ۱/۳۷۸ (۲) زاد المعاد، کتاب الجهاد والمعازی،  
فصل رأی سلمان بحفر الخندق / ۲۴۰ (۳) زرقانی ۲/۲۵

کوئی مشورہ کی بات ہوتی تو مشورہ بھی دیتے، حضرت بریہ جو حضرت عائشہ کی خادمہ تھیں، ان کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک خانگی مشورہ دیا، انہوں نے دریافت کیا کہ اللہ کے رسول! یا آپ کا حکم ہے یا صرف خانگی مشورہ ہے؟ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حکم نہیں صرف مشورہ ہے تو انہوں نے مذہر ت فرمائی، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو قبول فرمایا، حکم نہیں دیا۔ (۱)

### اسوہ کاملہ

یہ ساری تفصیل اس زمانہ تک محدود تھی جب احکامات شریعت نازل ہو رہے تھے، ان میں بھی روبدل بھی ہوتا، احکامات منسون بھی ہوتے، لیکن تینیں سال کی مدت میں جب یہ شریعت مکمل ہو گئی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم دنیا سے تشریف لے گئے تو یہ پورا نظام متعین ہو گیا، اب کسی حکم میں تبدیلی کی کوئی گنجائش باقی نہیں رہی، اور نہ اس کی گنجائش باقی رہی کہ کسی مسئلہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے کچھ دریافت کیا جاسکتا ہو، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر چیز تفصیلی طور پر بیان فرمادی، اب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے نظام شریعت کی پیروی ہر امتی کا فرض ہے، اور جو کچھ منقول ہے وہ حکم شریعت ہے، یہ تقسیم اب کسی طرح ممکن نہیں کہ کسی مسئلہ کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بشری رائے کہہ کر چھوڑ دیا جائے، کوئی اگر ایسا سوچتا یا رائے رکھتا ہے تو یہ اس کے لیے خطرے کی بات ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم اسوہ کاملہ ہیں، آیت شریفہ میں خطاب براہ راست حضرات صحابہ سے ہے، لیکن بالواسطہ پوری امت کو خطاب کیا جا رہا ہے، اور جس طرح قرن اول میں ترتیب بدل جانے کے نتیجہ میں حیرانی و سرگردانی کا خطہ تھا وہ خطہ آج بھی ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پوری امت کے لیے مطاع بنایا گیا، ہر امتی کی حیثیت بنیادی طور پر مطیع کی ہے، اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم

(۱) صحیح بخاری، کتاب النکاح، باب شفاعة النبی صلی اللہ علیہ وسلم

وسلم کی لائی ہوئی شریعت کی حیثیت بھی مطاع کی ہے، علمائے امت کو نہیں رسول اسی بناء پر کہا گیا ہے کہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی شریعت کے حامل ہیں، ان کے ان فیصلوں میں جو قرآن و سنت سے مآخذ ہوں ان کی پیروی بھی لازم ہے، درحقیقت یہ ان کی پیروی نہیں بلکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی ہے۔

### اطاعت مطلقہ

جس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم حیات طیبہ میں مطاع تھے، اسی طرح آج بھی مطاع ہیں، اور آپ کی اطاعت کا مظہر آپ کی شریعت کا اتباع ہے اور جس طرح آپ کی حیات طیبہ میں آپ کی رائے کو کسی کی خواہش و ضرورت یا مصلحت کی خاطر تبدیل کرنے میں سخت حیرانی کا اندیشہ ہے، قرآن مجید میں صاف کہہ دیا گیا ہے:

﴿لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ لَعِتَّمُهُ﴾ "اگر وہ (یعنی نبی صلی اللہ علیہ وسلم) بہت سے امور میں تمہاری بات مانیں تو تم چکر میں پڑ جاؤ۔" آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات میں چونکہ اس کا احتمال تھا کہ صحابہ کی رائے اختیار کی جاتی اور مشاورت ہوتی، اس لیے "فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ" فرمایا گیا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد اس کا کوئی احتمال باقی نہیں رہا، اس لیے کسی بھی منصوص حکم شرعی میں ایسی گفتگو کی بھی گنجائش نہیں، جس طرح کتاب و سنت میں وہ حکم منقول ہے اسی طرح اس کو باقی رکھنا اور عمل کرنا اور کرنا اعلائے امت کی ذمہ داری ہے۔

موجودہ دور کا یہ ایک بڑا فتنہ ہے کہ بہت سے نام نہاد علماء یا وہ جدید تعلیم یافتہ طبقہ جو کتاب و سنت سے ناواقف ہے، بعض مرتبہ منصوص احکامات شرعیہ کے بارے میں ایسی رائے کا اظہار کرتا ہے جس کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی، اور اگر وہ رائے تسلیم کر لی جائے تو پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیثیت مطاع کی نہیں رہ جاتی، بلکہ اس میں اپنی رائے کو ان کی رائے پر غالب کرنا ہے، اور اس کے نتیجہ میں امت کے

لیے جیرانی کے سوا کچھ نہیں، آج ایک رائے ہے، کل دوسری رائے سامنے آئے گی، اور شریعت کھلواڑ بن کر رہ جائے گی، اور اس کا مقصد فوت ہو جائے گا، قرآن مجید میں اس کے لیے ”عنت“ کا لفظ استعمال ہوا ہے، جس میں مشقت شدیدہ کا بھی مفہوم ہے، اور اختلال کا بھی، یعنی سخت دشواری کے نتیجہ میں آدمی چکرا کر رہ جائے گا، اس کو پھر کوئی سرانہ مل سکے گا، امت کے ہر ہر فرد کی ذمہ داری ہے، خواہ کسی طبقہ سے اس کا تعلق ہو، شریعت مطہرہ سے اس کا تعلق کبھی ٹوٹنے نہ پائے، اس لیے کہ جب ایک مرتبہ آدمی تاریکی میں پڑ جاتا ہے تو پھر اس کو راستہ ملنا سخت دشوار ہو جاتا ہے: ”وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهَ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ“ (اللہ جس کو روشنی نہ دے اس کو روشنی کہاں سے ملے گی؟!)

آنحضور ﷺ کی حیات طیبہ میں آپ براہ راست فیصلے فرماتے تھے، اور اس کو ماننا اور اس کے مطابق عمل کرنا سننے والوں پر لازم تھا، اگر کوئی اس سے انحراف کرتا تو اس کے نفاق کی محلی علامت سمجھی جاتی تھی، اللہ تعالیٰ نے آپ کے ارشادات کو فیصلہ کن قرار دیا، اور ان پر شرح صدر کے ساتھ عمل کو ضروری فرمایا، آیت شریفہ میں بڑی تاکید کے ساتھ قسم کھا کر یہ بات فرمائی جا رہی ہے:

﴿فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَّا قَضَيْتُ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾  
(بس ہر گز نہیں، ان کے رب کی قسم وہ مون نہیں ہو سکتے جب تک کہ

اپنے نزاعات میں آپ سے فیصلے نہ کرائیں)

آیت کا شان نزول جو بھی ہواں میں جو حکم دیا جا رہا ہے ہر شخص کے لیے اور قیامت تک کے لیے ہے، آپ ﷺ مبارک سیرت، آپ کے ارشادات، آپ کی سنن فیصلہ کن ہیں، ان کے مطابق عمل کرنا ہر مسلمان کی ذمہ داری ہے۔

اجتمائی زندگی میں اختلافات کا پیدا ہونا عام بات ہے، مزاجوں کا فرق، خیالات و افکار کا مختلف ہو جانا تجھ کی بات نہیں، لیکن اس میں جب دولت و عزت کی ہوں گھر کر لیتی ہے تو جھگڑے بڑھتے ہیں، بات گالی گلوچ تک اور کبھی قتل و خارت گری تک پہنچ جاتی ہے، جب کہ حدیث میں ہے:

”سباب المسلم فسوق و قتاله کفر“ (۱)

(مومن کو گالی دینا گناہ کی بات ہے اور اس سے قاتل کرنا کفر ہے)

اس کے باوجود اچھے دینداروں میں یہ برا نیا پیدا ہو جاتی ہیں اور کبھی دین کا لیوں لگا کر یہ سب کام کئے جاتے ہیں، اور اپنی بات کی پیچ کی جاتی ہے، اور کچھ ایسے بھی نافرمان ہوتے ہیں جو کھلے عام شریعت کی نافرمانی کرتے ہیں، اور اپنی دولت اور عزت بڑھانے کے لیے ہر طرح کے سچ، جھوٹ کا سہارا لیتے ہیں، اور دوسروں کی عزت لینا چاہتے ہیں یاد نیا کے حصوں کے لیے دوسروں کا حق مارتے ہیں، اور لڑتے جھگڑتے ہیں۔

آیت شریفہ میں ہر قسم کے لوگوں کو ہدایت دی جا رہی ہے جب بھی جھگڑے پیدا ہوں تو اس کا فیصلہ آنحضرت ﷺ میں گے، آپ کی سیرت فیصلہ کن ہوگی، جو قیامت تک زندہ رہے گی، آپ ﷺ کا ہر طرز عمل، ہر ارشاد اور ہر تعلیم زندہ ہے، اور قیامت تک کے لیے اللہ نے اس کے تحفظ و بقاء کا فیصلہ فرمادیا ہے، وہ سب کے لیے رہنماء اور فیصلہ کن ہے، ہر مسئلہ میں وہ چھوٹا ہو یا بڑا، انفرادی ہو یا اجتماعی، اس کا تعلق گھر یا جگہوں سے ہو یا اجتماعی اختلافات سے جو جھگڑوں تک پہنچ جاتے ہیں، ان تمام مسائل میں فیصلہ آپ ﷺ کا ہی چلے گا، سبی ایمان کی علامت ہے اور یقیناً آپ ﷺ کی وفات کے بعد آپ کی سیرت، آپ کی سنت، آپ کے ارشادات و تعلیمات ہی فیصلہ کن ہیں، البتہ

ضرورت اس بات کی ہے کہ اپنے مزاج و فکر کو آنحضرت ﷺ کے مزاج و فکر میں اور آپ ﷺ کے طریقہ کار میں ڈھالا جائے اور سیرت کا اس نظر سے مطالعہ کیا جائے کہ اس کا کوئی گوشہ تشنہ نہ رہے، اور اس کی روشنی میں اپنے جھگڑوں کا تصفیہ کیا جائے، ورنہ ایمان کا حض دعوی کافی نہیں، اللہ تعالیٰ نے بات بالکل صاف کر دی کہ جب تک آپ ﷺ کے احکامات اور آپ کے فیصلوں پر پورا اطمینان نہ ہو جائے اور دل و دماغ کو اس پر مطمین نہ کر لیا جائے اس وقت تک ایمان مشتبہ ہے، ﴿وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ کے الفاظ پاکار پاکار کر کہہ رہے ہیں، صرف زبان سے کہہ دینا کافی نہیں، بلکہ اس کے لیے جھک جانا، سر تسلیم ہم کر دینا اور اس پر پرسکون ہو جانا ضروری ہے۔

ایک دوسری آیت میں پوری وضاحت کر دی گئی ہے کہ ایک ایمان والا امرد ہو یا عورت وہ اپنا اختیار اللہ کے رسول ﷺ کے حوالہ کر چکا، اب خود اس کو کوئی اختیار باقی نہیں رہا، جو بھی اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا حکم ہو اس کے مطابق بہر صورت عمل کرنا ہے، ورنہ جو نافرمانی پر آمادہ ہو جاتا ہے تو اس کو سخت گمراہ کہا گیا ہے، ارشاد ہوتا ہے:

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَمْكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا﴾  
(الأحزاب: ۳۶)

(اور جب اللہ اور اس کے رسول کی معاملہ میں فیصلہ کر دیں تو پھر کسی مومن مرد یا مومن عورت کے لیے گنجائش نہیں کہ وہ اپنے معاملہ میں با اختیار ہیں اور جس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کی تو وہ کھلی گمراہی میں پڑ گیا)

### ایمان کا تقاضہ

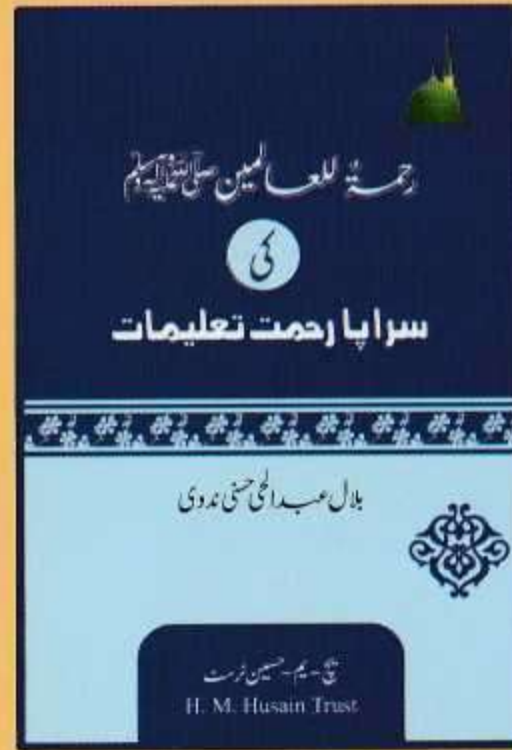
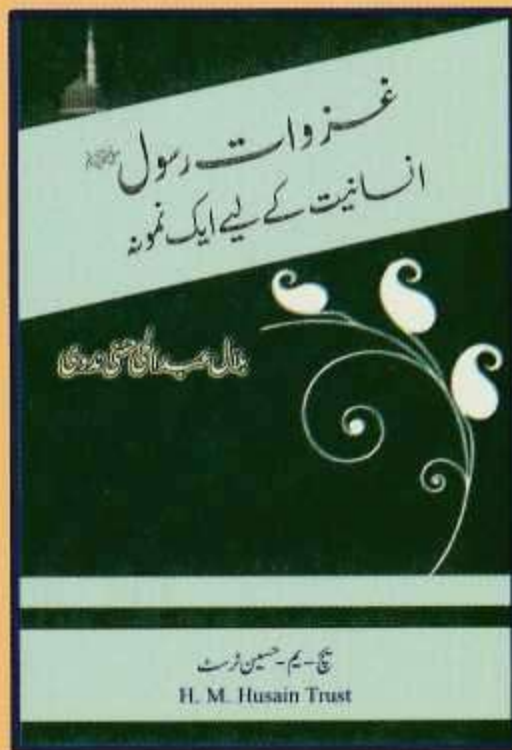
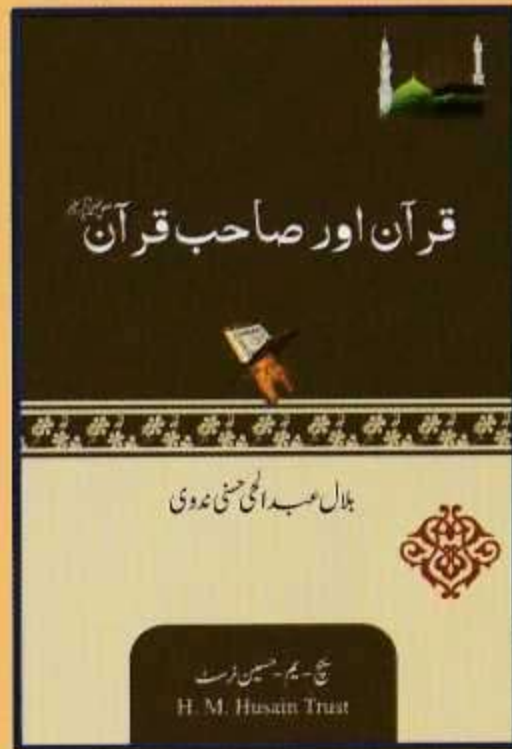
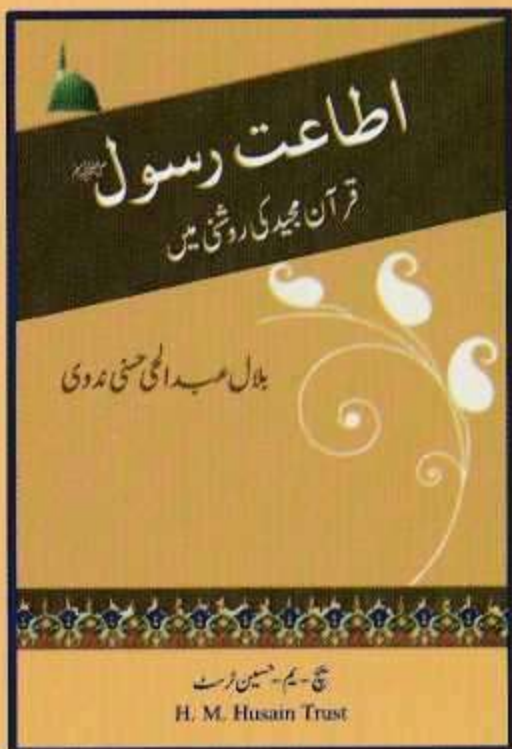
مسئلہ عقائد کا ہو، عبادات کا ہو یا معاملات و معاشرت کا ہو، شادی بیوہ کا ہو، خوشی

کا ہو یا غنی کا، ہر مسئلہ میں رجوع کرنا ہوگا اور آنحضرت ﷺ کے احکامات کو دیکھنا ہوگا اور اس کے مطابق اپنے آپ کو ڈھالنا ہوگا، نفس کے تقاضے ایک طرف، عرف و عادت اور رسم درواج ایک طرف، لیکن جب بھی سامنے اللہ کے رسول ﷺ کا حکم آجائے، یہ ہے ایمان کا تقاضہ بلکہ ایمان کی علامت ہے، کتنا ہی ظاہر میں نقصان نظر آتا ہو، مگر ہوگا وہی جو آپ ﷺ کا فرمان ہو، جب زندگی میں یہ رنگ آجائے گا تو ایمان پختہ ہو جائے گا، پھر کوئی اس کی بولی نہیں لگ سکتا، یہی ہر مسلمان کی شان ہے، اور یہی اس کی پیچان ہے، اور یہی اللہ کا فرمان ہے۔



10.12.2016

# خطباتِ دکن سیریز



تیج-یم-حسین ٹرست  
H. M. Husain Trust  
E-Mail: [hmhamuwash@yahoo.com](mailto:hmhamuwash@yahoo.com)  
Cell: +91-7095168679